

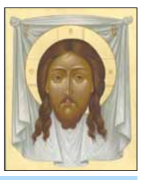
Проект выходит при поддержке Синодального информационного отдела Московского Патриархата

# пежецкий Ке Газета Бежецкой епархии Русской Православной Церкви

Издаётся по благословению епископа Бежецкого и Весьегонского Филарета

Бесплатно

№4 (79) апрель 2015 года



# Три главных мифа о Церкви в годы войны

Вот уже много лет вокруг действий Русской Православной Церкви в годы Великой Отечественной войны ведутся споры. Построено немало мифов — отчасти злонамеренно, отчасти же неосознанно, по невежеству. Накауне 70-летия Победы мы попробовали критически разобраться с главными из них.

#### Миф 1: Вклад Церкви в победу был ничтожно мал

В первый день войны Предстоятель Церкви митрополит Сергий (Страгородский) обратился к народу с воззванием: «Не первый раз русскому народу приходится выдерживать такие испытания. С Божией помощью он и на сей раз развеет в прах фашистскую вражескую силу. (...) Православная наша Церковь всегда разделяла судьбу народа. Вместе с ним она и испытания несла, и утешалась его успехами. Не оставит она народа своего и теперь. Благословляет она небесным благословением и предстоящий всенародный подвиг».

30 декабря 1942 года тот же митрополит Сергий обратился к верующим с призывом собрать деньги на создание особой танковой колонны памяти Димитрия Донского. В ответ одна только Москва собрала два миллиона рублей, а вся страна — 8 миллионов. Пожертвования пришли даже из блокадного Ленинграда.

Но работа Церкви в этом направлении не ограничилась разовым сбором, она шла на протяжении всей войны. Малыми ручейками и широким реками шли в одну большую церковную кружку средства на танки, на эскадрильи боевых самолетов. Всего за войну на нужды фронта Церковь собрала 200 миллионов рублей. Итак, духовная поддержка, оказанная Церковью борющейся с фашистами армии, материальная помощь государству, как организатору этой борьбы, очень велики. Церковь твердо выбрала сторону в этом великом противостоянии и твердо придерживалась своего выбора вплоть до финальных залпов Великой Отечественной.



Проточерей Алексий Вышгородский читает прихожанам послание . Митрополита Ленинградского Алексия к жителям временно оккупированных районов с призывом бороться с врагом и помогать партизанам. Калининская обл., 1943

### Миф 2: Сталин тайно поддерживал Церковь и не дал ей погибнуть

Первое из упомянутых двух больших заблуждений формулируется примерно так: «Мудрый стратег тов. Сталин, бывший семинарист, тайно поддерживал Церковь, любил ее, верил в Бога, но не всегда мог пойти против велений времени, против своих товарищей по партии. Но он оказывал Церкви помощь, не давая ее вконец погубить, притом Церковь это понимала и повела себя в грозный час военных испытаний как верный союзник тов. Сталина и Советского государства».

Относительно этого мифа можно уверенно сказать: разделять его могут лишь весьма наивные люди. Тов. Сталин никогда Церковь не любил — ни явно, ни тайно. Его бы воля, так от Русской Церкви ничего бы не осталось.

Ни для кого не секрет, что с середины 1930-х Сталин — самодержавный властелин СССР. Взглянем правде в лицо: лучше ли стало жить Церкви с приходом режима неограниченной власти Сталина? Факты говорят: нет, напротив, гораздо хуже. Церковь едва пережила вторую половину 1930-х. Львиная доля массовых репрессий досталась нашему духовенству.

В 1939 году на всей необъятной территории РСФСР оставалось лишь около ста действующих приходов! Ради четкого понимания: еще в начале 1930-х на той же территории находилось в сто раз больше приходов. По данным за 1941 год церковнослужителей по всему СССР осталось всего 5700 человек. Накануне революции их было в 20 раз больше...

Тов. Сталин терзал Церковь, как мог. Ему и в голову не приходило отозвать своих псов от измученного, обескровленного духовенства.

Так было до войны. И вот он жалует Церкви разом очень многое: позволяет избрать патриарха, возобновить работу части приходов, духовных семинарий и академий, приказывает освободить многих священников и архиереев, томившихся по тюрьмам и лагерям. Только вот изменения эти начались в последние месяцы 1943 года. Половина войны уже была за кормой, и Церковь провела ее безо всяких «льгот» со стороны власти.



7 марта 1944 года Красной Армии передана танковая колонна им. Дмитрия Донского, построенная на средства Церкви. На башнях танков видна надпись, выведенная красной краской, - «Димитрий Донской».

В 1943-м тов. Сталин решился кое-что дать Церкви по причинам чисто политического свойства. На носу было освобождение Украины и Белоруссии. А там власти Третьего рейха проводили целенаправленный курс на открытие приходов, закрытых в советское время, на сотрудничество с духовенством. И теперь, когда предстояло отвоевать громадное пространство, находящееся под оккупацией с 1941 года, советское правительство совсем не хотело получить массовое народное сопротивление, когда армия освободителей начнет опять разорять храмы, истреблять иереев и закрывать приходы, еще недавно воссозданные немцами... Требовалось иное: отказаться от антихристианского террора, мирно включить ожившую церковную жизнь в советское государство, показать хоть какую-то мягкость к верующим, дабы не сделать их врагами.

### Миф 3: Церковь поддержала советскую власть из страха

Это заблуждение имеет прямо противоположную суть: «Остатки Церкви, полураздавленной советской властью, почти убитой злым гением Сталина, утратили всякую волю к сопротивлению. Пришло время сбросить иго безбожных большевиков, появился шанс на освобождение России от тирании, от атеистического мракобесия, а русское духовенство робко спряталось от борьбы, предпочитая сохранить жалкое существование Церкви и собственные жалкие жизни».

Со вторым мифом сложнее: и правда ведь, чудовищная свирепость, проявленная руководством СССР к Церкви в 1930-х, многих напугала, а кого-то навсегда отвела и от Церкви, и от веры.

Но можно ли твердую позицию Церкви в военные годы объяснить одним лишь страхом? Вот уж вряд ли! Этому мешают два соображения.

Во-первых, гитлеризм ничего доброго христианству не нес. Бонзы Третьего рейха были готовы использовать православное духовенство как живой инструмент исполнения своих планов, но впоследствии его ожидало самое скверное отношение. Язычество и магизм — вот истинная религия немецкого правящего круга, и с Христовой верой они никак не сочетаются. Так зачем, с какой целью Православной Церкви их поддерживать? Вот уж было бы нелепо!

И, во-вторых, какой страх перед советской властью, и уж тем более какая надежда на милости, исходящие от нее, могли повлиять на поведение священников, оказавшихся на оккупированной территории? Что их вело? Да ничего тут не придумаешь, кроме самого простого объяснения: этими людьми руководили совесть, вера и духовный долг. Они действительно оставались со своим народом в глубочайшей бездне бедствий, не глядя на то, какая нынче власть на дворе...

Когда Церковь видит, что некая большая политическая сила желает сгубить народ, свести его под корень, она с этой силой договариваться не станет. Вот и не стала Церковь кла-

няться Третьему рейху. Ф.

Дмитрий ВОЛОДИХИН, доктор исторических наук Статья дана в сокращенном виде. Полную версию читайте в майском номере журнала «Фома»

# Календарь

#### 2 мая. Блаженная Матрона Московская

Матрона Дмитриевна Никонова — так ее звали в миру. Она родилась в 1881 году. Крестьянская семья, в которой Матрона должна была стать четвертым



ребенком, жила крайне бедно - и родители приняли решение отдать дочь в приют. Но ее мать передумала делать страшный шаг после того, как ей приснился пророческий сон – дочь явилась ей в виде белой птицы с человечьим лицом и закрытыми глазами. Сон оказался вещим — дочь родилась незрячей. А еще говорят, что на груди у малышки была выпуклость в форме крестика. С раннего детства Матрона полюбила бывать в храме, а примерно с восьми лет будущая святая стала предсказывать будущее и исцелять недужных. В 18 лет у Матронушки отнялись ноги. Когда грянула революция 1917 года, Матрона оказалась без крыши над головой. К 1925 году подвижница переехала жить в Москву. Все годы до своей смерти святая целиком отдавала себя людям — люди шли к ней за исцелением, и поток их не иссякал. 2 мая 1952 года Матронушка отошла ко Господу. Fe похоронили на Ланиловском клалбище. 8 марта 1998 года мощи блаженной Матроны перевезли в Данилов монастырь, а потом – в храм на территории Покровского ставропигиального монастыря на Таганке.

#### 24 мая. Святые Кирилл и Мефодий

Они родились в Македонии. Старший брат, Мефодий, поначалу стал стратегом Славинии. Позже бросил все и ушел в монастырь. Константин, окончив ученье, был



назначен хранителем библиотеки при храме святой Софии. В 858 году братья отправились миссионерами к хазарам. После этого путешествия Мефодий удалился в монастырь, а Константин нашел убежище при одной из константинопольских церквей. У них с братом были ученики, с их помощью они работали над славянской азбукой – глаголицей. Кириллицу же – уже после смерти обоих братьев-просветителей - создал, скорее всего, их ученик Климент Охридский. В 893 году моравский князь Ростислав попросил прислать ему славянских проповедников, и Мефодий и Константин отправились в Моравию: там они обучали людей славянской грамоте, переводили Священное Писание, что вызывало возмущение немецкого духовенства, придерживавшегося принятого в Риме правила, предписывавшего вести богослужение только на трех языках греческом, латинском и еврейском. Пришлось миссионерам сворачивать свою миссию. Патриарх Фотий к тому времени был низложен, и братья направились не в Константинополь, а в Рим. Рим торжественно встретил братьев. Папа Адриан II одобрил славянский перевод Священного Писания и славянское богослужение. После года в Риме Константин заболел, и в 869 году всего 42-х лет от роду скончался. После смерти Кирилла, Мефодий занимался устройством Моравской Церкви, занимался переводом на славянский язык полного текста Библии. В 885 году шестидесятилетний Мефодий скончался. ф.

**2** ГРАНИ «Бежецкий Верх»

# Слово пастыря



Слово Святейшего Патриарха Кирилла на встрече с ветеранами Великой Отечественной войны, 12 апреля 2015 г.

Я часто говорю, когда встречаюсь с молодежью: общайтесь с ветеранами, потому что ветераны — участники тех замечательных, теперь уже легендарных событий. Вы несете живое свидетельство о войне и о победе. Конечно, книги или фильмы — тоже хорошо, но человек так устроен, что он больше верит свидетелям. Ни один суд не происходит без того, чтобы не опросить свидетелей. Казалось бы, и по документам можно, — однако нет, должен засвидетельствовать свидетель. Вот и ветераны — это свидетели героизма нашего народа.

Ветераны — свидетели исторической правды, которую, как вы знаете, сейчас всячески стремятся переформатировать, исказить. Поэтому и не знаю, когда вы сделали или делаете больше для Отечества — тогда, когда защищали страну, или сейчас, когда вы, уже оставаясь в меньшинстве, свидетельствуете об исторической правде, о том, чем была Великая Отечественная война и какова была цена победы.

# Толковый словарь

# Правда: истина и справедливость, исполнение Божией воли



**Юрий Пущаев,** кандидат философских наук, обозреватель журнала «Фома»

Сила правды в том, что в этом русском слове совмещены сразу два разных значения. Первое — это фактическая истинность. Правдиво утверждение, которое соответствует тому, что действительно есть, существует. Это тогда правда как истина. Второе значение — нравственное содержание того, что обозначают словом «правда». Это правда как справедливость, то есть то, что нравственно или морально оправданно. Поэтому, например, смешная, казалось бы, фраза бухгалтера Берлаги из «Золотого теленка» «я это сделал не в интересах истины, а в интересах правды», имеет под собой известное обоснование. Она обыгрывает эту разницу между двумя похожими, но не тождественными на самом деле словами — правдой и истиной.

Четвертая заповедь блаженств из Нагорной проповеди звучит так: *Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся* (Мф 5:6). Также еще здесь говорится *блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царствие Небесное* (Мф 5:10).

В этих заповедях как «правда» переведено на русский древнегреческое слово dikaiosynē. Чаще всего оно переводится как «справедливость», «законность», «правосудие» или «судопроизводство». Но в Новом Завете оно обозначает еще праведность, так же, как прилагательное dikaios, то есть справедливый или законный, в Евангелиях часто употребляется в значении «праведный» или «праведник». То есть в Новом Завете это справедливость уже не человеческая, а Божественная, поднятая на уровень праведности, святости.

Интересно тут то, что заповедь о блаженстве для алчущих и жаждущих правды идет сразу после заповеди блаженны кроткие, ибо они наследуют землю. Получается, что подлинное искание правды предполагает состояние кротости, мира. Поэтому алчущие правды в евангельском понимании – это не те, кто устраивает битвы в поисках социальной справедливости. Новозаветная истина-справедливость не совпадает со справедливостью или правдой мирской, человеческой, а иногда просто ей противоречит. Вот что об этой разнице говорил старец Паисий Святогорец: «Допустим, два брата владеют участком земли площадью десять стремм. По человеческой справедливости каждый из них должен взять себе по пять стремм, но по справедливости Божественной каждый должен взять столько, сколько ему необходимо. То есть, если у одного брата семь душ детей, а у другого только двое или если один получает высокую зарплату, а другой низкую, то большую часть земли следует взять тому, кто испытывает большую нужду. Однако человек мирской не принимает во внимание того, что его брат едва сводит концы с концами. Не мысля духовно, такой человек не понимает, что разделить имение так, как собирается сделать он, будет несправедливостью. "Тебе следует объяснить своим домочадцам, что твой брат нуждается, чтобы они согласились с тем, что большую часть ты отдашь ему", - говоришь такому человеку. А в ответ слышишь: "Почему? Ведь [разделив имение пополам] я вовсе не поступаю по отношению к нему несправедливо". Однако если бы говорящий так был духовным человеком, то ему следовало бы убедить своих близких принять то, что согласится дать им испытывающий нужду брат».

Алкание и искание правды в Евангелии связано с кротостью потому, что оно под правдой понимает исполнение Божией воли. **Ф**•

# Исцеление бежецкого купца по молитве о. Иоанна Кронштадского

Эта статья была опубликована в издании «Наставления и утешения святой веры христианской» № от 1-14 февраля 1892 года.

Наставления и утешения святой веры христианской: Издание Свято-Андреевского на Афоне русского общежительного скита — Одесса, 1887-1917.- 2 раза в мес. (1895-1917 ежемес.). Ред.: 1887-1901 Анисимов В., инсп. дух. сем.; 1902-1917 Петровский С.В., свящ. (прот.).

В настоящее время весь Кронштадт только и говорит о происшедших недавно двух исцелениях по молитве отца Иоанна Кронштадтского.

В г. Бежецке Тверской губернии живет богатый купец, ведущий большую галантерейную торговлю, Сергей Лукьянович Смирнов. Несколько лет тому назад у него заболело горло, а затем появился на шее нарост, проходящий в горле до становой жилы. Сколько ни лечился Смирнов у местных и санкт-петербургских врачей, здоровье его не улучшалось, но с каждым днем он чувствовал постепенное ухудшение. Наконец, в этом году дошло до того, что он не мог ни пить, ни есть и должен был, по мнению врачей, умереть от голодной смерти. Бежецкие доктора на составленном консилиуме порешили, что единственная возможность спасти его от смерти, — это операция. Произвести эту операцию бежецкие врачи отказались, посоветовав ему как можно скорее ехать в Петербург, в клинику «Красного Креста» к доктору Павлову.

Приехав в Санкт-Петербург, г. Смирнов прямо с поезда отправился к доктору Павлову. Последний, осмотрев Смирнова, нашел положение его опасным и операцию необходимой, для чего назначил день и час. От доктора г. Смирнов отправился к проживающей в С.-Петербурге своей сестре, казначее Бежецкого подворья (10 рота Измайловского полка, под. №21) матери Агафии. Когда он пришел к своей сестре, то у нее встретился с жертвователем подворья, лицом, весьма чтущим отца Иоанна, почетным гражданином П.М. Становым. Г. Становой стал уговаривать его не решаться на эту операцию, пока на это не будет благословения отца Иоанна. Так как г. Смирнов - человек мало верующий, то на советы обратиться за благословением к отцу Иоанну ответил следующими словами: «Не верю я, чтобы там, где, по заключению врачей, нужен ножик, могло помочь благословение отца Иоанна».

После долгих увещаний г. Становому и окружающим его лицам удалось уговорить его только накануне дня операции поехать в Кронштадт. Приехав в Кронштадт, г. Смирнов остановился в квартире для приезжающих к отцу Иоанну г-жи Шляпниковой (Кр. Кронштадт, Сайдашная ул.). В 12 часов ночи приехал из Петербурга отец Иоанн. Г-жа Шляпникова, желая услужить своему



постояльцу, дала знать на пароходной пристани отцу Иоанну о находящемся в ее квартире тяжело больном.

Неутомимый труженик отец Иоанн прямо с пароходной пристани приехал в квартиру г-жи Шляпниковой, где застал, за исключением г.Смирнова, всех спящими. При виде отца Иоанна на г. Смирнова напал страх и какоето радостное чувство. Так как ввиду позднего времени отец Иоанн молебна не служил, то г. Смирнов, подойдя к отцу Иоанну, рассказал ему о своем тяжком положении и попросил благословения на операцию. В ответ на просьбу отец Иоанн потрепал его по наросту на шее, а насчет операции сказал: «Не торопись, Бог милостив». По отъезде отца Иоанна г. Смирнов лег спать, но заснуть никак не мог так были напряжены его нервы. Лишь только в три часа зазвонили к утрене, он стал одеваться, чтобы идти в церковь. Каково же было его удивление, когда он, подойдя к зеркалу, увидел, что нарост на шее пропал. Хотя нарост и пропал, но боль в горле не унималась. Придя в ту церковь, где служил отец Иоанн, он отстоял утреню и обедню, во время которой исповедался и причастился Св. Таин.

Когда он вернулся из церкви за вещами, чтобы отправиться в Петербург на операцию, хозяйка квартиры (госпожа Шляпникова) стала его уговаривать дождаться батюшку, который будет у нее в квартире через полчаса. Так как время еще позволяло, то он и согласился. В 9-ом часу пришел батюшка. По окончании молебна отеп

Иоанн сам подошел к г.Смирнову, потрепал его за шею и дал выпить после себя святой воды.

Каково же было удивление всех присутствующих, когда купец, уже несколько дней ничего не бравший в рот и имевший такую страшно неизлечимую, по мнению врачей, болезнь, мог без всякой боли проглотить св. воду. Через несколько минут по отъезде батюшки г.Смирнов мог пить чай и есть булки. На радости от такого чудесного исцеления, купец забыл об ожидающей его в Петербурге операции и вместо 10-ти часового парохода уехал в три часа вместе с отцом Иоанном. При виде г.Смирнова совершенно здоровым, удивлению монахинь Бежецкого подворья не было границ, и все они начали благодарить Бога за дивное явление Своей милости. Несколько дней спустя г.Смирнов уехал к себе в Бежецк, и в настоящее время чувствует себя совершенно здоровым. («Корм.», №49)



В Петербурге существовал дом Бежецкого подворья на 10-й роте, 21 — 10-я Красноармейская ул. 21. В 1863-1864 гг. по проекту архитектора Н. Иванова в доме был устроен храм в ознаменование спасения Императорской семьи в Борках. В 1889 г. военный инженер А. Я. Отоцкий спроектировал дворовую пристройку, в которой на третьем-четвертом этажах в 1890 г. была освящена церковь, отмеченная снаружи золотой луковкой и звонницей. На первом этаже находилась небольшая часовня. В 1901-1902 гг. гражданский инженер В. Е. Тютюев пристроил к дому трехэтажный дворовый флигель.

В 1913-1914 гг. велось строительство нового Благовещенского храма по проекту А. П. Аплаксина. Храм выполнен в формах неоклассицизма. Двухэтажный, с пятью престолами, он был оформлен снаружи прилегающими колоннами. Имел колокольню с высоким шпилем и купол-ротонду. Неоконченное здание храма позднее перестроено под учреждение «Лесинвест». Церковь Николая Чудотворца с 1919 г. была приходской. В 1932 г. закрыта. В ней разместилась телефонная станция. Подворье было приспособлено под жилье.

Подготовили протоиерей Ярослав ШВЕДОВ диакон Алексий ЮДИН

# Главное, чтобы Бог был в душе?

Почему православные так не любят фразу «Бог у меня в душе»? А что, если у человека, правда, Бог в душе и он великий праведник, только в храм не ходит?

Дмитрий, Курск

Ваше утверждение, что православные не любят фразу «Бог у меня в душе», не совсем верно. Чаяние любого христианина — чтобы Бог был у него в душе. Другое дело, когда люди пытаются этой фразой оправдать свое нерелигиозное бытовое поведение, например, нежелание ходить в храм по причинам вроде лени или страха, что придется соблюдать заповеди Христовы. Тогда фраза «Бог у меня в душе» становится лукавой — и это лукавство верующим как раз не нравится.

Думаю, никто из наших читателей не хотел бы однажды услышать: «Знаешь, дорогой, я люблю тебя, но только в душе, поэтому не жди от меня никаких внешних проявлений моей любви — помогать я тебе не буду, заботиться о тебе тоже». Если нам так признаются в любви, вряд ли мы от человека

потом увидим хоть что-то, доброе или плохое. Только пустоту и равнодушие. Любое чувство, будь то любовь к ближнему или к Господу, нуждается в делах.

Часто «Бог в душе» — это такой бог, которого человек сам себе придумал, бог, удобный во всех отношениях. Например, такой «Бог в душе» может любить пьяниц и блудников, потому что человек, придумавший себе такого бога, сам любит выпить или изменять супругу. Нельзя выстроить Бога под себя. Когда мы приходим в храм, нам приходится выстраивать себя под Бога, который есть в реальности. Ф•

Протоиерей Игорь ФОМИН, настоятель храма св. Александра Невского в г. Москве

к 70-летию Победы

# В 15 лет он добровольцем ушёл на фронт

День Победы в Великой Отечественной войне для нашего народа является не просто «красным днем календаря», а гимном жертвенной любви. Любви, которая остановила угрозу для человечества.





В этот светлый праздник душу охватывают смешанные чувства. Гордость за страну и благодарность героям той страшной войны граничат с мыслями о погибших: сложивших свои головы на полях сражений, умерших голодной смертью в блокадном Ленинграде, умученных в концлагерях. Каждый из тех людей кого-то любил, о чем-то мечтал, к чему-то стремился. А лишили их всего этого демоническая ненависть и жажда всемирного господства фанатиков-убийц.

Очень хорошо человеконенавистническую программу немецких фашистов определил святитель Николай Сербский: «А всем нам известна их философская теория насчет пространства и освоения его: чтобы продвинуться и захватить... сады, виноградники, огороды, поля, луга, леса, реки, горы и так далее. Но вы, сербы, вместе с Богом воскликните в ужасе: «Как же это вы сделаете, если там живут тысячи и тысячи людей, братьев ваших, которые признают Того же Единого Творца и Отца — своего и вашего? Как?!» «Легко сделаем — отвечают они. — Совсем легко. Людей мы огнем повы-

жигаем, а их леса, поля и виноградники себе заберем. Людей повылавливаем, поснимаем с них одежду, а их голыми потопим в воде. Людей уничтожим, как гусениц, а их добро и золото заберем себе. Людей потравим ядовитыми газами, а их зерно, вино и елей оставим себе. Людей изгоним в пустыню, пусть вымирают там от голода, а сами сядем за их столы, будем есть, пить и веселиться».

Одним из воинов, отстоявших наше право на жизнь, был, тогда юноша, а теперь — умудренный старец, клирик Спасского кафедрального собора г. Бежецка протоиерей Виктор Яковлевич Кухарев. Родился отец Виктор 25 января 1927г. в д. Добывалово Новгородской области Валдайского района. Семья была верующей, и дети с раннего возраста воспитывались в благочестии. Начальное образование он получил в сельской школе, закончив 5 классов. А дальше была война.

В Красную Армию, на защиту Отечества Виктор Яковлевич Кухарев ушел в 1942 году добровольцем, не дождавшись призывного возраста. Юноше тогда только исполнилось 15 лет. Служил он в 159 Аэродромном полку ПВО связистом. Награжден боевыми наградами: медалями «За освобождение Варшавы», «За взятие Берлина», «За боевые заслуги». В приказе о награждении медалью «За боевые заслуги» отмечено: «Радиотелеграфист 3-й батареи ефрейтор КУХАРЕВ Виктор Яковлевич за то, что отлично овладел радиоделом, держит бесперебойную связь батареи со штабом полка. Своевременно передает оповещение о появлении авиации противника». В звании старшего сержанта Виктор Яковлевич Кухарев встретил День Победы на окраине Берлина. В действующей армии прослужил до 1950 года.

После демобилизации жил в Ленинграде, где продолжил обучение в вечерней школе рабочей молодежи. По окончании 7-го класса поступил в Ленинградский

физкультурный техникум, который окончил в 1952 году. Для молодого специалиста было открыто множество дорог, но он выбирает нелегкий, а в то время и, поистине, тернистый путь служения Церкви. В 1957 году он поступает в Ленинградскую Духовную семинарию. В 1959 году Виктор Яковлевич женится на Антонине Федоровне Семеновой. В 1960 году архиепископом Псковским и Проховским Иоанном (Разумовым) отец Виктор был рукоположен в сан диакона (31 января) и почти сразу в сан пресвитера (6 февраля). Служил в основном в сельских приходах Псковской, Новгородской, Тверской епархий. В советское время священников переводили с места на место, не давая тем самым образовываться приходским общинам. Многие храмы были без священников, и отца Виктора часто отправляли по командировкам в разные приходы.

В Бежецке протоиерей Виктор служит с 1975 года. В благочестивой семье отца Виктора и матушки Антонины родилось восемь детей и десять внуков. Сейчас протоиерей Виктор Кухарев является штатным священником Спасского кафедрального собора Бежецкой епархии и старейшим клириком Тверской митрополии. В этом году ему исполнилось 88 лет со дня рождения и 55 лет служения в священном сане. Нам, молодому духовенству, он не единожды рассказывал о войне, ее ужасах, и промысле Божием, который хранит человека...

Нравственный образ воина-освободителя должен стать ориентиром в земной жизни для каждого человека. Ведь по слову свт. Филарета (Дроздова), митрополита Московского, только достойный гражданин Отечества земного достоин Отечества Небесного.

Протоиерей Ярослав ШВЕДОВ Диакон Алексий ЮДИН

# Вознесение Господне

· Boshecéhie lájie



Вознесение Господне — это один из двенадцати двунадесятых праздников, которые посвящены ключевым событиям евангельской истории. Это переходящий праздник: его дата зависит от даты празднования Пасхи. В этом году — 21 мая. Он принадлежит к числу так называемых господских праздников, то есть относящихся к Господу Иисусу Христу.

В этот день мы вспоминаем события, произошедшие через сорок дней после того, как Иисус Христос был распят на кресте и воскрес. После Воскресения Спаситель не один раз являлся своим ученикам, укрепляя их веру и готовя к сошествию Святого Духа на них — к Пятидесятнице. Это было не видение, это был живой Учитель, из плоти и крови. В день Вознесения Господь собрал апостолов в Вифании, на горе Елеон. Христос благословил их и — как был, во плоти — вознесся на небо.

Новый Завет так пишет об этом событии: Он поднялся в глазах их, и облако взяло Его из вида их. И когда они смотрели на небо, во время восхождения Его, вдруг предстали им два мужа в белой одежде и сказали: мужи Галилейские! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет таким же образом, как вы видели Его восходящим на небо. (Деян 1:9-11)

Вознесение празднуется на сороковой день после Пасхи, Воскресения Христова, поэтому праздник всегда приходится на четверг. Вознесение Господне описано в Евангелии от Луки, Деяниях святых апостолов и, кратко, в окончании Евангелия от Марка. Ф•

# Вопросы мастерам о церковном искусстве

# Как читать росписи в храме?



Александр Лавданский,

иконописец, основатель мастерской церковного искусства «Киноварь»

Сегодня, когда в мастерской мы составляем проекты росписей храма, то, помимо канона, учитываем и другие нюансы: запросы заказчика, особенности архитектуры, строительных конструкций. Вообще вопрос этот никогда не был простым, поэтому мастера по сей день прибегают к помощи Дионисия Фурноаграфиота. Этот афонский монах и иконописец написал глубокое и осмысленное сочинение «Ерминия», в котором рассказал об особенностях и символическом смысле внутреннего убранства храма.

Храм — это книга. В этом смысле убранство церкви, ее настенная живопись — это не отдельные сюжеты и самостоятельные композиции. Это текст, прослав-



ляющий Творца и творение, озвучивающий догматы Церкви и учение о Спасителе. Как строчки в книге, росписи делятся на регистры. Каждый сюжет расположен в четком иерархическом порядке и должен читаться сверху вниз, в соответствии с историческим принципом. Зритель как по лестнице спускается с неба на землю. На самом верху изображается Господь Пантократор. Затем следуют ангельские силы и пророки, апостолы, сюжеты евангельских историй, сцены из житий святых. Чем ближе к земле, тем сюжет ближе по времени и содержанию к тому человеку, который стоит на полу храма и возносит свои молитвы к Господу. Настенные росписи — это всегда слово, обращенное к нам, молящимся здесь, на земле. И чем больше храм, тем объемнее и масштабнее изображения и «текст». Ф.

# Дьяконские врата



**Дмитрий Трофимов**, руководитель творческих мастерских «Царьград»

Боковые, или малые, двери иконостаса называют диаконскими, или пономарскими. Они расположены по сторонам от Царских врат и ведут в помещения жертвенника и диаконника. Северная диаконская дверь используется священнослужителями во время Божественной литургии. На малом входе через нее выносят Евангелие, а на великом входе — приготовленные за проскомидией и еще не освященные Святые Дары. Южная дверь имеет скорее утилитарное назначение, впрочем, так же, как и сам диаконник, который обычно служит ризницей, то есть местом для хранения церковных сосудов, облачений и книг.

О символическом значении боковых врат иконостаса напоминают украшающие их изображения, старинное



наименование их «райскими дверьми» вышло из употребления и по отношению к ним больше не используется.

Видимо, древнейшими изображениями на диаконских вратах были образы Небесных бесплотных сил: архангелов Михаила, Гавриила, Рафаила и Уриила, стражей Божественного града Иерусалима, а также святых архидиаконов Стефана, Лаврентия и Романа Сладкопевца. Во время службы дьяконские чины изображают собой ангельские силы, невидимо служащие Господу, охраняющие вход во Святая Святых (в алтарь) и преграждающие путь для нечистых духов.

О ветхозаветном прообразе престола христианского храма — Скинии Завета — напоминают образы первосвященников Аарона, Авеля, Мелхиседека и Захарии.

С темой утраченного Рая и ожидания Небесного Царства связаны изображения благоразумного разбойника Раха, Лона Авраама, многочисленные назидательные сюжеты, например, «Изгнание из рая Адама и Евы» или притчи «О сладости мира сего», «О богатом и бедном», «О хромце и слепце». Они встречаются на сохранившихся русских диаконских вратах XVI-XVII столетий. Ф•

«Бежецкий Верх» жизнь в церкви

# Простые вопросы

**Говорят, что** православные боятся Бога и Страшного Суда, поэтому стараются не грешить.



Страшный суд. Фрагмент иконы Византия. XV в.

На самом деле: Предстоящая встреча с Господом вызывает в сердце верующего человека волнение и трепет. Он лучше, чем ктолибо, знает, как часто его стремление жить праведно разбивалось о его же собственную лень, жадность, тщеславие, насколько неудачной была почти каждая его попытка сделать что-то ради Бога, а не ради собственных страстей и капризов. Но он знает также и другое. Пытаясь жить по заповедям Божьим, он с удивлением и радостью увидел, что Бог любит его даже таким слабым и несовершенным, не способным, по сути, ни на что доброе. Это реальное переживание

Божьей любви — главная, самая дорогая ценность в жизни каждого верующего человека. И ему кажется нелепым даже предположить, что после смерти Бог отвернется от него и сменит эту любовь на бездушную и холодную справедливость. Его волнует совсем другой вопрос: «А не отвернусь ли я сам от Бога при встрече? Не окажется ли вдруг, что для меня есть на свете что-то более дорогое, чем Бог?» Вот этого верующий человек боится по-настоящему.  $\Phi_{ullet}$ 

## **Часто спрашивают:** правда ли, что Церковь считает невенчанный брак блудом?

Отвечаем: Нет, это не так. В Определении Священного Синода Русской Православной Церкви от 28 декабря 1998 года прямо сказано: «Православная Церковь, настаивая на необходимости церковного брака, с уважением относится к гражданскому браку, а также к такому браку, в котором лишь одна из сторон принадлежит к православной вере, в соответствии со словами святого апостола Павла: Неверующий муж освящается женою верующею, и жена неверующая освящается мужем верующим (1 Кор 7:14)». Под гражданским браком здесь подразумевается брак, зарегистрированный государством, а ни в коем случае не ошибочно называемое так сожительство. 🗛

# **Почему в Церкви** осуждают эвтаназию?

Потому, что несмотря на красивое название («благая смерть»), эвтаназия по своей духовной сути является тяжким грехом — убийством или содействием самоубийству. Ведь для осуществления эвтаназии кому-то придется лично принести эту «благую смерть» больному, то есть – отнять у него жизнь. Предполагается, что делать это должны врачи. Но эвтаназия противоречит и врачебной этике. В знаменитой клятве Гиппократа будущий врач обещает: «...Я не дам никому просимого у меня смертельного средства и не покажу пути для подобного замысла».

Есть совершенно безнадежные больные, чья жизнь - сплошное страдание. Но ведь существует симптоматическое лечение, когда медики борются не с самой болезнью, а с ее симптомами. И если страдание является симптомом неизлечимой болезни, врач должен облегчить это страдание. Сознательно отнимать жизнь у больного он не имеет права.

Церковь же исходит из того, что наша жизнь является высочайшим даром Божиим, начало и конец которой находятся только в Его руках (Иов 12:10). Только Ему принадлежит право провести границу между жизнью и смертью. Если начать проводить ее самим, то где гарантия, что мы не захотим подвести эту черту за секунду до самого главного события своей жизни? 🗛 •



«Беженкий Верх» №04 (79) апрель 2015 г.

Проект выходит при поддержке Синодального информационного отдела Московского Патриархата.

Учредитель: Православный приход церкви Спасо-Кладбищенской. Газета выходит под общей редакцией Преосвященнейшего Филарета, епископа Бежецкого и Весьегонского.

Распространяется бесплатно.

Главный редактор: протоиерей Ярослав Шведов (Шведов Я. И.). Редколлегия: Д.А. Гаврилов, А.А. Юдин, Н.В. Белозерова. Газета зарегистрирована в Управлении Роскомнадзора

по Тверской области. Свидетельство о регистрации: СМИ ПИ № ТУ69-00077 от 08.07.2009.

Адрес издателя и редакции: 171980, Тверская обл.,

г. Бежецк, ул. Нечаева, 45. Тел/факс: (48231) 2-08-46. E-mail: bezheparhia@yandex.ru

Отпечатано: ООО «Тверь-Медиа-Полиграфия»

170006, г. Тверь, ул. Учительская, 54.

Тираж 1000 экз. Заказ №

Дата выхода номера в свет -28.04.15.

**Время подписания** номера в печать по графику и фактич. —  $17:00\ 24.04.15$ . В номере использованы материалы журнала «Фома». Отмечено: ф.

**Проект «Православный вестник» благодарит:** Фонд поддержки

гуманитарных и просветительских инициатив «Соработничество» Трофимова Дмитрия Александровича Костюченко Александра Николаевича

Можея Святослава Леониловича Лавданского Николая Александровича Влезько Анатолия Владимировича

# Литературный уголок



# Геннадий Викторович Иванов

Геннадий Иванов родился в 1950 году в городе Бежецке Тверской области. Детство начиналось в деревне, в начальную школу ходил в бывший барский дом из имения Слепнёво, где когда-то жили и творили Николай Гумилёв и Анна Ахматова. Потом семья переехала в город Кандалакшу на Кольский полуостров — там жили в бараке на берегу Белого моря, там окончил школу, оттуда уходил в армию, в арктическое плавание, там работал в районной газете и начал писать стихи. Окончил Литературный институт имени А.М.Горького. Автор многочисленных книг стихов. Написал три книги очерков о своей малой родине «Знаменитые и известные бежечане». Лауреат целого ряда Всероссийских литературных премий. Первый секретарь Союза писателей России.

Опять в России в храмах многолюдно. Гонений нет и дикости былой... А всё равно воцерковиться трудно. И тут не виноват ни Сталин злой, И ни Хрущёв, взорвавший сотни храмов... А не пускают, видимо, грехи. И в этом наша слабость, наша драма. Живём в стихиях разной чепухи.

Без храма христиане мы плохие. Пора кончать крутиться и болтать... Преодолеть лукавые стихии -На якорь в храме православном встать!

Архиепископ Мир Ликийских, Святой угодник Николай, Спасай людей в полях российских И в городах спасай!

Ты видишь сам всё обстоянье Упадка, гибели, тоски... К России прояви вниманье, Ведь были мы тебе близки

Во все века, твои иконы Ты видел сам в любой избе... Сегодня слышишь наши стоны? -Кому помочь как не тебе.

Молись о нас, святой заступник, Прости за отступленье нас... Народ - отчаявшийся путник, Нет сил идти на этот раз.

Он весь забит и измордован, Не знает он куда идти... Он словно бы навеки скован. Спаси нас и открой пути.

Архиепископ Мир Ликийских, Святой угодник Николай, Спасай людей в полях российских И в городах спасай!

Из пункта А – то бишь из ада, До пункта Б - то бишь до Бога, Проложена не автострада, А вдрызг разбитая дорога.

Прошел по твердому – и снова Скользишь и падаешь, хоть плачь. Но нет у нас пути иного И нет у нас других задач.

## Мальчик в храме

Мальчик в храме совсем не смущен Ни торжественной службой, ни ликами -И глядит непосредственно он На Христа и на стражников с пиками.

То Распятьем большим увлечен, То Распятьем серебряным маленьким... Позади всех молящихся он Ходит тихо в рубашке и в валенках.

Впереди где-то бабушка здесь Повторяет молитвы заученно... Мальчик, службой овеянный весь, Тихо ходит и смотрит задумчиво.

Что-то будет с ним в жизни большой? Дай-то Бог ему истинной ясности, Пусть останется чистым душой. Проходя все земные опасности.

## Здесь...

Мужик измучался, устал, Опух - как от водянки. Крест вырезал и написал: «Господь, спаси от пьянки».

Глядит на мужика Господь И жалко мужичонка: Душа слаба, воняет плоть, Болит печёнка...

Господь поможет и ему, Убережёт от ада -Пускай страдает на дому, Здесь на земле, так надо.

Он будет в муках умирать, И будут, будут в боли Грехи целительно сгорать... Всё в Божьей воле.

Вот и осталась неделя, Только неделя – а там В синюю полночь апреля Пасха пожалует к нам.

Да, на исходе недели, Что там ни говори, Самые тёмные ели Будут сиять изнутри!

# Притчи

Стояли на обочине два человека и о чем-то беседовали.

Проходил мимо них пьяница и сказал сам себе:



- Наверное, они сейчас вместе договариваются пойти в погребок, чтобы выпить вина. – И пьяница, забыв обо всех своих делах, поспешил в трактир.

Проходил мимо беседовавших блудник и подумал:

– Вот люди, не боясь огласки, сговариваются среди белого дня на плотские утехи. А чем я хуже? -Изменив свой маршрут, блудник направился в притон разврата.

Прошел мимо праведник и говорил себе:

- Вот люди нашли время и ведут добрую беседу, оставив суету. Я же уже третий день не выберу часа, чтобы навестить заболевшего соседа.

И праведник, отложив все свои заботы, поспешил поддержать добрым словом больного. ф.