

## Бежецкий Верх



Православная газета Бежецкой и Весьегонской епархии Тверской митрополии Русской Православной Церкви

Выходит с апреля 2008 года

№ 6(71) июнь 2014 г.

Распространяется бесплатно

Издается по благословению епископа Бежецкого и Весьегонского Филарета

#### 24 мая - День славянской письменности и культуры

е впервые поднимается вопрос о переводе богослужебных текстов на обыденный русский язык. Основанием к тому в глазах сторонников такого перевода является необходимость сделать богослужение более понятным. Такие попытки были особенно часты сразу после революции, в пору усилий государства подчинить себе Церковь, что привело к появлению разного рода обновленческих «красных» и прочих церковных объединений. Народ тогда не принял богослужения на русском языке. Обновленческие церкви стояли пустыми...

«Непонятность» богослужения заключается не только в языке. По-настоящему непонятно богослужение для тех, кто не знает основ православного учения. Именно с учением Церкви должен познакомиться человек, желающий посещать церковь, а «непонятность» языка — дело



А в целом, так ли уж важен для нас именно в решении этого вопроса католический опыт? Перевод католического богослужения на национальные языки уже сейчас привел к некоторым отрицательным результатам и в церковном, и в светском уровне образованности. Это отмечено преподавателями многих высших учебных заведений.

Говорят: «Церковь с переводом богослужения на национальные языки станет более демократичной, более близкой национальной культуре». Очень может быть, но есть опасность, что она станет не только национальной, но и националистичной. Не стану приводить примеры: они у всех на виду. Да и «демократизм» не всегда идет на пользу. Так, болгары еще больше отделились от сербов. А сербы – от болгар в результате перехода их богослужения на национальные языки.

## Русский язык в богослужении и в богословской мысли

второстепенное. Преодоление препятствия со стороны постижения языка — несложно (это не латинский язык в католическом богослужении).

«Непонятность» богослужения лишь усилится, если языком его станет разговорный (обыденный, обывательский) язык, не имеющий всех богословских нюансов в своем словаре, лишенный традиционных фразеологизмов. И это тогда, когда существует близкий язык, но обладающий тысячелетним опытом молитвенного, богослужебного, богословского употребления. «Господи, помилуй» и «Господи, прости» — различны по своему значению.

Итак, первое мое возражение против перевода богослужения на русский язык состоит в том, что при таком переводе и богослужение, и богословская мысль не станут сколько-нибудь более понятными, а существующая традиция прервется. Для обывателя же «непонятность» богослужения во многом обострится.

Некто утверждает: «Вот я зашел в церковь и плохо понял, о чем там пелось и говорилось». Но когда человек старается понять смысл службы, он, может быть впервые, совершает духовную работу. Откуда же требование, чтобы Церковь шла на уступки обывателю? Не Церковь должна кланяться обывателю, а обыватель — Церкви.

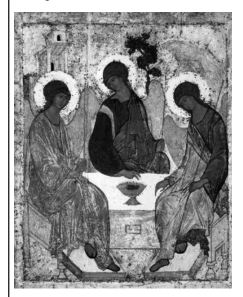
Среди «вспомогательных» аргументов в пользу перевода богослужения на обыденный русский язык приводится и следующий: «В католической церкви отказались от латинского языка». Но еще пока нельзя судить, привело ли это к благим результатам. Ведь латынь играла, отчасти и сейчас играет, существенную роль в западной культуре, в западной образованности вплоть до последнего времени, позволяя читать и понимать всем (независимо от родного языка) латинских авторов, оставаясь языком юриспруденции и медицины, способствуя общению ученых западных стран и т. д.

Между тем очень важна общая молитва. Общий язык молитвы. Единство языка богослужения объединяло православных славян, как объединяло их единство языка письменности. Пока богослужение велось на церковнославянском языке, одни и те же книги были доступны для славян Балканского полуострова, и сербов, и украинцев, и белорусов, и русских.

Итак, церковнославянский язык играл и играет сейчас (хотя и в меньшей степени, чем раньше) объединяющую роль. В России (и отчасти в других славянских странах) церковнославянский язык объединял культуру не только по горизонтали, но и по вертикали: культуру прошедших столетий и культуру нового времени, делая понятными высокие духовные ценности, которыми жива была Русь первых семи веков своего существования, объединяя Россию, Украину и Белоруссию.

Продолжение на стр. 2

#### Русский язык в богослужении и в богословской мысли



Это способствовало сохранению самосознания русских, живших на территории других государств.

Это тем более важно отметить, что Россия была страной высокой книжной культуры. Как ясно теперь, после открытия берестяных грамот, - страной широчайшей письменной культуры. Надписи имели все культурные ценности: иконы, церковные сосуды, великолепные фрески в храмах, одежда (особенно шитье, облачения и т. д.). Сейчас, когда мы впали в культурную нищету, это особенно должно нас трогать, и сохранить нашу связь с прошлым мы должны обязательно! Мы имеем великолепную письменность и литературу: сочинения митрополита Илариона, Кирилла Туровского, Серапиона Владимирского, митрополита Алексия. Ермолая-Еразма, Нила Сорского, Максима Грека и сотен других, приобщиться к мудрости которых стало возможным благодаря свободе научной печати и таким

собраниям, как вышедшие «Памятники литературы Древней Руси» и издающаяся «Библиотека литературы Древней Руси» (1-й, 4-й и 5-й тома уже вышли). Благодаря текстам, изданным параллельно на древнерусском и современном русском языках, мы можем оценить необыкновенную красоту языка Церкви, языка духовной культуры.

Если мы откажемся от языка, который великолепно знали и вводили в свои сочинения Ломоносов, Державин, Пушкин, Лермонтов, Тютчев, Достоевский, Лесков, Толстой, Бунин и многие-многие другие, — утраты в нашем понимании русской культуры начала веков будут невосполнимы. Церковнославянский язык — постоянный источник для понимания русского языка, сохранения его словарного запаса, обостренного постижения эмоционального звучания русского слова. Это язык благородной культуры: в нем нет грязных слов, на нем нельзя говорить в грубом тоне, браниться. Это язык, который пред-





полагает определенный уровень нравственной культуры. Церковнославянский язык, таким образом, имеет значение не только для понимания русской духовной культуры, но и большое образовательное и воспитательное значение. Отказ от употребления его в Церкви, изучения в школе приведет к дальнейшему падению культуры в России.

Русский язык «очищается», облагораживается в Церкви. Да, Евангелие должно проповедоваться на всех языках. В изданиях, где оно печатается параллельно на церковнославянском и русском языках, уточняется смысл отдельных выражений, разъясняется значение каждого слова. Русский язык никто не изгоняет из Церкви, но обращенные к Богу, Божией Матери, к святым слова должны быть свободны от обыденщины, не соприкасаемы с бранью и вульгарщиной.

Убежден, что необходимо сохранить верность тому сочетанию двух близких друг другу языков, которые исторически постоянно соприкасались в летописях, в посланиях Церкви и патриархов, в обращениях к народу патриархов и других иерархов Церкви, в проповедях (число которых в Церкви должно постоянно расти).

Академик Д. С. Лихачёв, «Возрождение», 1998

#### Большой Волжский Крестный ход

10 июня в г. Бежецке пройдет Большой Волжский Крестный ход, посвященный 700-летию со дня рождения преподобного Сергия Радонежского. Девиз Крестного хода - «Любовью и единением спасемся».

Крестный ход пройдет в нашем городе с иконой преподобного Сергия Радонежского и частицей его мощей.

**8.00** — Встреча участников Волжского Крестного хода. Божественная литургия. Спасский кафедральный собор.

**10.00** – Крестный ход от Спасского кафедрального собора к Поклонному Кресту преподобного Нектария Бежецкого (колокольня Введенского монастыря).



11.00 – Межрайонный фестиваль духовной музыки «Пою Богу моему» с участием творческих коллективов из Твери и Москвы (Городской Дом культуры, ул. Большая, 29).

14.30 - Проводы участников Волжского Крестного хода. Спасский кафедральный собор.

## Бежецкий Верх 3 стр.

#### Георгиевский молодежный паломнический сбор

начале мая представители православной молодёжи Бежецкой епархии принимали участие в Георгиевском Православном молодёжном паломническом сборе. Георгиевский сбор проводится Духовнопросветительским объединением «Архангельский собор» по благословению Высокопреосвященнейшего Исидора, Митрополита Екатеринодарского и Кубанского с целью духовного окормления и катехизации верующих, их духовного возрастания и укрепления в вере. В



этом году Георгиевский сбор посвящался 700-летию прп. Сергия Радонежского.

Хутор Трудобеликовский стал местом сбора групп молодёжи из нескольких епархий, где под руководством протоиерея Сергия Рыбкина было проведено немало интересных мероприятий.

1-3 мая участники сбора осуществили поход на гору Папай по местам боёв в годы Великой Отечественной войны. 4 мая после литургии состоялось погребение неизвестного солдата, останки которого были найдены на поле сражения.

Во время «Георгиевского сбора» прошло заседание оргкомитета, на котором рассматривались вопросы взаимодействия православных молодёжных структур и участия Кубанской делегации в Молодежном Крестном ходе на катамаранах по р. Молога, посвященном 700-летию со дня рождения преподобного Сергия Радонежского. Молодёжный Крестный ход будет проходить 25-28 мая в пределах Бежецкой епархии по благословению Преосвященнейшего Филарета, епископа



Бежецкого и Весьегонского. После заседания оргкомитета в Доме культуры при содействии молодёжного центра «Сретение» состоялось открытие православного фестиваля творчества молодых «Радуйся, преподобный Сергие, великославный заступниче земли Русской».

Представители православной молодёжи Бежецкой епархии были искренне рады принять участие в Георгиевском сборе. Невозможно забыть кубанское гостеприимство, общие молитвы и новых друзей!

#### Молодежный Крестный ход по р. Молога

С 25 по 28 мая по благословению Преосвященнейшего Филарета, епископа Бежецкого и Весьегонского, на территории Максатихинского благочиния будет проходить молодёжный Крестный ход на катамаранах по р. Молога, посвящённый 700-летию рождения преподобного Сергия Радонежского.

#### ПЛАН

проведения молодёжного Крестного хода на катамаранах по р. Молога, посвящённого 700-летию рождения преподобного Сергия Радонежского.

#### 25 мая, воскресенье

14.00 - Встреча участников крестного хода у Всехсвятского храма пос. Максатиха. Обед.

16.00 - Перемещение участников Крестного хода в с. Рыбинское Заручье. Размещение. Ужин. Ночевка.

#### 26 мая, понедельник

7.00 - Подъем. Утренние молитвы. Выдвижение к реке Молога.

9.00 - Молебен на начало водного пути. Начало движения.

11.00 - 12.00 - Прибытие Крестного хода к Преображен-



скому храму с. Загородье. Молебен и отправление Крестного хода в Николо-Теребенский монастырь.

16.00 - Прибытие в Николо-Теребенский монастырь. Размещение.

17.00 - Всенощное бдение. Ужин. Ночлег.



#### 27 мая, вторник

7.00 - Подъем. Утренние молитвы.

9.00 - Божественная литургия. Обед. Экскурсия по монастырю.

14.00 - Отправление Крестного хода до села Борисовское Лесного района.

18.00 - Прибытие в с. Борисовское. Размещение. Ужин. Вечерние молитвы. Отбой.

#### 28 мая, среда

7.00 - Подъем. Утренние молитвы. Завтрак.

9.00 - Молебен в храме Казанской иконы Божией Матери. Беседа с жителями села о преподобном Сергии Ралонежском.

11.00 - Отправление крестного хода в д. Пестово Лесного района.

14. 00 - Прибытие Крестного хода в д. Пестово. Молебен и акафист преподобному Сергию Радонежскому в храме.

15.30 - Обед.

17. 00 - Окончание всех мероприятий Крестного хода.

Святейший Патриарх Сербский Павел (Стойчевич) родился на праздник Усекновения главы Иоанна Крестителя, 11 сентября 1914 года, в селе Кучанцы в Славонии (нынешняя Хорватия). В святом крещении в местном сербском храме апостолов Петра и Павла (в 1991 году разрушенном вооруженными силами Хорватии) был наречен именем Гойко.

х с братом, рано оставшихся без родителей, вырастила тетя Сенка, которой он за это был благодарен всю жизнь. Начальные классы гимназии Гойко Стойчевич окончил в Тузле, а шестигодичную семинарию - в Сараево, в 1930-1936 годах. Перед самым началом Второй мировой войны он закончил Богословский факультет в Белграде (1936-1941), при этом параллельно учился в Медицинском институте (два года, прервав учебу из-за войны). В начале войны, 6 апреля 1941 года, был вынужден бежать из своего родного села в Хорватии, захваченного немцами и хорватскими усташами.

В начале войны, чтобы содержать себя, будущий патриарх Сербский работал строителем на белградских стройках. В 1942 году он оказался в монастыре Святой Троицы в Овчарско-Кабларском ущелье в центральной Сербии. В годы оккупации сам Господь дважды спас его от смерти, грозившей ему от немецких оккупационных войск.

С юных лет он жил скромно, подвижнически, скромно питался и мало спал, но много молился. Подвиг поста, воздер-

ся держаться очень скромно, причём это у него выходило очень естественно, без какого-либо нарочито показного оттенка. Он ходил по городу пешком или ездил



течение всей жизни, во всем строго помонашески.

Он думал, что будет жить в патриаршем доме в белградском районе Сеняк, который и предназначался для проживания церковного главы. И сам он хотел жить в этом доме из-за его близости к монастырю Введения, куда бы он ходил на богослужение. Когда из Призрена были доставлены его скромные личные вещи, его племянница Агица (дочь тети Сенки, которая его вырастила) и внучка его покойного брата Душана, а тем самым, и его внучка, Снежана, которые жили в Белграде, пришли помочь ему распаковать вещи и прибрать дом, в котором ему предстояло жить.

Патриаршая вилла была весьма ветхой: бетонное ограждение на лестнице почти совсем разрушилось... И все же из мебели имелось все, что было необходимо: так, в спальне стояла французская кровать в приличном состоянии... Патриарх сказал, чтобы из вещей ничего не трогали, пусть все останется как есть, но чтобы внесли его кровать, привезенную из Призрена. А была это самая простая и самая скромная кровать, какая только возможна: на обычный металлический каркас с четырьмя приваренными к нему ножками положены доски, а поверх них полотняный матрас, набитый сухими кукурузными листьями. Без подушки.

Однако сразу выяснилось, что в силу

## Патриарх Павел: Будем людьми!

жания, целомудрия и молитвы совершал он, маленький и слабый, до конца своей земной жизни, всегда будучи воздержанным в еде и одежде, не имея никакой собственности, кроме небольшого количества книг, подобно святителю Василию Великому.

По принятии пострига в Овчарско-Кабларском Благовещенском монастыре, когда своим духовником Макарием, человеком святой жизни, был наречен апостольским именем Павел.

Тяжкие 34 года Христовых он прожил в многострадальном Косове и Метохии, в этих исконных древних сербских православных краях, пострадавших под длительным турецким игом и в особенности в войну 1941-1945 годов от албанских фашистов, а после войны - от безбожных коммунистов. Но смиренный владыка Павел кротко носил свой архипастырский крест и по мере сил своих апостольски возрождал веру в народе, а также святые храмы и монастыри в этой древней епархии (где и сейчас, вопреки всем страданиям и разрушениям, остается свыше тысячи святынь и святилищ – храмов и монастырей, воздвигнутых с XII по XX век).

Известно, что Сербский патриарх и будучи наделён столь высоким саном, продолжал аскетические подвиги, и старал-

на обычном транспорте, среди людской давки, был нестяжательным и питался так мало, как древние отцы-пустынники — просто потому, что он был таков.

Владыка Павел жил в скромном братском корпусе в царском городе Призрене (это была турецкая гостиница, в конце XIX века выкупленная для сербского епископа русским консулом в Призрене И.С. Ястребовым). Это здание недавно сожжено и разрушено албанцами- мусульманами, исполненными ненависти к сербам и Православной Церкви, которым в злодеяниях оккупации и разрушения всего сербского и христианского поддержку, к сожалению, оказывают и евро-американские военные силы, а этой поддержке содействует и так называемое Европейское Сообщество.

Во все время своего епископского служения владыка Павел старался и о Призренской семинарии; он не только надзирал за ней духовно, но и читал в ней богословско-литургические и духовнопастырские лекции.

от как описывают Патриарха в быту. По его переезде из Призрена в Белград, по принятии им на себя обязанностей патриарха в жизни Павла по сути ничего не изменилось, кроме того, что у него стало еще больше должностных обязанностей и ответственности. Он продолжил жить так, как жил в

огромных и постоянных обязательств жить в этом доме было бы нецелесообразно, ибо слишком много времени тратилось бы всякий раз на отъезд и приезд. Поэтому уже в самый первый день он решил, что будет жить все-таки в Патриархии.

В Патриаршей резиденции возле соборной церкви он выбрал для себя самую маленькую комнату, относительно которой его внучка Снежана предположила, что она когда-то предназначалась для привратника: только два метра в ширину, ровно столько, чтобы поставить кровать между стенами, над кроватью была повешена доска, служившая полкой, на которую можно было положить книги, очки, поставить стакан воды или какие-то другие вещи, необходимые под рукой. Еще там был старый шкаф, стул и сейф. Он считал, что больше ему ничего не нужно. Остальная часть огромных патриарших покоев использовалась для приема гостей.

В Патриаршей резиденции он продолжил жить так же, как жил бы и в любой другой монашеской келье. Вставал рано, в четыре часа или еще раньше. Совершал свое долгое молитвенное правило, читал утреннюю монашескую молитву: «Воставше от сна, припадаем Ти, Блаже...» Затем прибирал свои личные по-

#### № 6(71) июнь 2014 г.

## Бежецкий Верх 5 стр.

кои. А потом, обычно около шести часов, отправлялся на утреннюю Литургию в патриаршем храме-часовне Св. Симеона Мироточивого, на третьем этаже того же здания.

Уже с пяти часов можно было видеть множество мужчин и женщин. спешащих к Патриархии, чтобы присутствовать на Литургии, которую служил Его Святейшество. Между тем, из-за столь значительного количества верующих патриарх все чаще служил утреннюю Литургию в большом зале Патриаршей резиденции, который находился на первом этаже и мог вместить около пятисот человек. И таким образом сербский первоиерарх двинулся навстречу верующим: в зале больше места, чем в часовне, да и пастве его, среди которой много пожилых людей, нелегко по лестнице подниматься на третий этаж, в часовню наверху здания, что особенно трудно зи-

Во всем заботился о себе сам. И будучи патриархом, сам иногда готовил себе поесть, а пища у него в основном растительная: в пост, по понедельникам, средам и пятницам - это овощи на воде, а в другие дни - с малым количеством растительного масла. Немного рыбы допускал только тогда, когда это дозволяется монашескими правилами поста, а мясо — вообще никогда (разве что на Рождество и на Пасху попробует крохотный кусочек. «чтобы отличаться от еретиков»).

мой, когда в это время суток еще темно.

Ел не больше того, что необходимо организму. И в соответствии со временем года. Так, в летние месяцы его любимым блюдом была вареная крапива и овощи,

которые успевали созреть... В пост пищей ему часто служили сушеные яблоки, если не было свежих (у него были полные кульки сушеных яблок, он сам их резал на ломтики и сушил)... А любимыми его напитки были томатный сок, рассол и боза.

В конце обеда стараелся собрать все крошки, чтобы их не выбрасывали. Говорил: «Пища, которую мы едим, сотворена Божественной энергией, посредством солнца».

Патриарх Павел для себя ничего не просил, а всем, что у него есть, делится с другими.

ский факультет в Белграде присвоил владыке Павлу звание почетного доктора богословия, а спустя немного времени такое же звание было присвоено и Свято-Владимирской духовной академией в Нью-Йорке. В 1990 году, 24 апреля, он принял участие в свидетельствовании правды о церковно-народном, православном характере древнего сербского края Косово и Метохия в Конгрессе США и продолжал свидетельствовать об этом, уже

1988 году Богослов-

как патриарх, когда евро-американские воинские части НАТО жестоко бомбили Сербию и Косово, а потом насильно вступили на территорию Косова и Метохии, впоследствии передав ее мусульманским шиптарам, которые и прежде насиль-



ственно сгоняли сербов с исконно сербских родных мест, а теперь принялись вновь за это с особенной безнаказанностью, отлучая сербов от их святынь, все еще оскверняемых и разрушаемых.

В ноябре 1990-го года решением Священного Архиерейского Собора Сербской Церкви был избран предстоятелем Церкви на место заболевшего Патриарха Германа. Интронизация 44-го Сербского Патриарха состоялась 2 декабря 1990-го года в Белграде.

Он был выбран после восьми кругов неудачного голосования. Конверт с его именем вытянул архимандрит Антоний Джорджевич, настоятель монастыря Троноша. На престол Павел взошел 2 декабря 1990го года в Соборной церкви в Белграде, а



на исторический трон печских Патриархов в Печской Патриархии по древней традиции — только 2 мая 1994-го года.

авел — старейший среди сербских патриархов, он избран патриархом в 76 лет. Он посетил все континенты и все епархии Сербской Церкви. На 91-ом году жизни ездил в Австралию на две недели. Посетил и большинство поместных Православных Церквей, а также многие европейские страны и

страны других регионов мира.

На своей интронизации он отметил, что единственная «программа» его деятельности есть Евангелие Христово. И этой программы он последовательно придерживался. Почти ежедневно

служил Божественную литургию, особенно в период злосчастной последней войны, вспыхнувшей при развале Югославского государства в 1991–1995 годах, и потом, во время албанского сепаратистского восстания и последовавшей за этим безумной бомбежки силами НАТО невинной Сербии и самого Косова и Метохии – она длилась 78 дней: с 24 марта по 10 июня 1999 года.

Как патриарх, он неустанно посещал свой многострадальный православный народ в изгнании, в больницах и лагерях для беженцев, навещая раненых и заключенных, и для всех он был великим утешением

веры и надеждой. Он был свидетелем Христовым и проповедником человеколюбия, мира и любви. В самые тяжелые дни войны он свидетельствовал и ходатайствовал о мире и правде, осуждая всякое злодеяние и преступление, особенно разрушение и осквернение религиозных святынь.

Всем всегда говорил и подчеркивал: «Будем людьми!» – и эти слова как бы слились с его именем, поэтому дети часто так произносили его имя: Патриарх Павел — Будем людьми! (А через несколько дней по его погребении увидело свет новое издание книги журналиста Й. Янича «Будем людьми: Жизнь и слово патриарха Павла»; она опубликована и на французском языке: «Soyons des

homes: Vie et paroles du patriarche Serbe Paul», 2008).

Патриарх Павел посетил все Православные Церкви в мире и принял всех православных патриархов и предстоятелей Церквей, а также многих прелатов иных вероисповеданий и религий. Во время войны, пытаясь добиться прекращения военных действий и установления мира, он встречался с религиозными и политическими лидерами соседних народов и государств.

Святейший Патриарх Сербский Павел умер в воскресенье 15 ноября 2009-го года в Белграде, в 10 часов 45 минут после причастия Святых Христовых

Тайн.

Искреннее и глубокое уважение к своему любимому патриарху сербский народ выразил особенно в пять дней поклонения его о Господе упокоившемуся телу, когда спокойный золотистый оттенок его лица излучал свет, словно лики святых Божиих угодников, к которым, мы твердо уверены, Господь причислил и этого Своего верного первосвященника.

езраздельным владыкой и хозяином Псково-Печерского монастыря в те годы был наместник архимандрит Гавриил. О его крутом нраве в церковных кругах до сих пор ходят легенды. А ведь прошло больше двадцати лет с тех пор, как он покинул Печоры и стал епископом на Дальнем Востоке.

Мне рассказывал келарь Псково-Печерского монастыря игумен Анаста-

сий: однажды, в конце семидесятых годов, на псковском рынке, куда отец Анастасий обычно приезжал закупать продукты, к нему подошли двое военных. Они сообщили, что присланы препроводить его, гражданина Попова Алексея Ивановича (так звали отца Анастасия в миру), в городской военкомат.

Там священнику объявили, что приказом военного комиссара его, как военнообязанного, призывают в армию на переподготовку сроком на шесть месяцев. С сегодняшнего дня. Обескураженного и расстроенного отца Анастасия посадили в каком-то кабинете и велели заполнять анкеты.

С наместником отцом Гавриилом, так же, как и с его предшественником - Великим Наместником архимандритом Алипием, псковские, а уж тем более районные печерские власти считались всерьез.

Такое отношение само по себе было уникальным в советские годы. Архимандрит Гавриил вел себя с власть предержащими, конечно, не вызывающе, но в особых случаях не слишком церемонил-



#### Публицистика

безмятежен. Да еще и нас успокаивал:

— Ничего, ничего! Я делаю свое дело, а отец наместник — свое.

И действительно, дня через три тот же монах-плотник, который по приказу наместника заколачивал дверь, вновь явился со своим ящиком, аккуратно вы-

дернул гвозди, и отец Иоанн продолжил принимать народ, как и прежде

Или вспомнить, например, самое прискорбное на моей памяти событие в монастыре, когда из обители ушли сразу десять монахов. Они написали патриарху письмо, в котором заявили, что покидают монастырь в знак протеста против грубого, деспотичного поведения наместника, и требовали незамедлительно удалить архимандрита Гавриила из обители. Все эти монахи были в основном замечательные молодые люди. Они поселились в Печорах в домах прихожан и стали ждать ответа на свое послание.

## Отец Тавриил

Из книги архимандрита Тихона (Шевкунова) «Несвятые святые и другие рассказы»



Вскоре в комнате появился человек в штатском. Он подсел к отцу Анастасию, предъявил ему удостоверение офицера КГБ и без обиняков принялся склонять батюшку к сотрудничеству в обмен на отмену длительной поездки в военные лагеря. Расчет был простой: человек, ошеломленный новостью, что его надолго вырывают из привычной жизни, окажется сговорчивее.

Больше трех часов отец Анастасий как мог отбивался от уговоров и угроз. Беседа могла бы продолжаться и дольше, но неожиданно в коридоре послышались крики. чьи-то решительные шаги. и в кабинет без стука ворвался наместник Псково-Печерского монастыря архимандрит Гавриил. Громадный, в роскошной греческой рясе, с огромной черной бородой, с настоятельским посохом, — он был вне себя от ярости. Офицер было вскочил, но отец наместник так свирепо рыкнул на него, что тот окоченел от ужаса. Схватив отца Анастасия за шиворот, словно Карабас-Барабас какого-нибудь Пьеро, отец наместник потащил его вон из военкомата. При этом он направо и налево грозил всем, кто попадался ему на пути, самыми страшными карами.

Как наместник узнал, что его келарь находится в военкомате, осталось неизвестным. И хотя за этим последовал такой скандал, что отцу наместнику пришлось даже ездить улаживать дело в Москву, но в результате отец Анастасий ни на какие военные сборы отправлен не был и впредь его чекисты не беспокоили. ся. Он сумел поставить дело так, что один в монастыре отвечал за лояльность к власти

И не допускал даже попыток со стороны сотрудников «органов безопасности» установить с кем-то еще свои специфические контакты. Как ему удавалось прикрывать собой всю остальную братию — его дело. Во всяком случае, мы и сегодня, спустя много лет, благодарны ему за это.

Мы, послушники, боялись отца наместника пуще смерти. Да и осуждали его крепко, грешным делом! И немало удивлялись, как благодушно относятся к нему старцы.

К отцу Иоанну (Крестьянкину) год от года приезжало все больше людей со всей страны. Порой они жили в Печорах по нескольку дней, дожидаясь приема у старца. Очередь к батюшке у братского корпуса выстраивалась с раннего утра до позднего вечера. Это не могло не встревожить соответствующие органы, надзиравшие за монастырем. Давление на наместника, по всей видимости, было оказано нешуточное.

Однажды к мирно стоящей у братского корпуса толпе паломников вдруг подлетел отец Гавриил. Он наорал на несчастных, перепуганных людей и как коршун разогнал всех. Да еще вызвал плотника и велел заколотить дверь в комнату, где отец Иоанн принимал народ.

Несколько дней в Печорах только и говорили о том, что наместник заодно с властями не пускает народ Божий к старцам. Лишь сам отец Иоанн (которому от наместника досталось больше всех) был

Для наместника уход братии стал настоящим потрясением. Думаю, он понял, что сильно переборщил с властным и жестким управлением. Во всяком случае, неприступный печерский наместник отправился в город на поиски монахов. Не без труда он разыскал их. Просил у них прощения. Уговаривал вернуться в обитель. Но монахи оставались непреклонны. Они требовали лишь одного: наместник должен быть удален из монастыря.

Вскоре в Печоры прибыла высокая комиссия из Патриархии с указом о снятии архимандрита Гавриила с должности. Престарелый псковский владыка, митрополит Иоанн, созвал монастырский собор. Вся братия собралась в трапезной, и архиерей, приехавший из Москвы, поставил вопрос об отношении к наместнику. Повисло тягостное молчание. И тогда первым слова попросил казначей архимандрит Нафанаил. Он зачитал написанное им обращение к патриарху — с просьбой оставить наместника в обители.

Московский архиерей удивился, но спросил, не хочет ли кто-нибудь еще подписать это послание. Снова повисло молчание. И вдруг с места поднялся самый почитаемый в обители старец, архимандрит Серафим.

 — Где подписывать? — как всегда кратко спросил он.

Подошел и поставил свою подпись. За ним подписали духовники и остальные монахи. Несколько монахов воздержались.

Продолжение следует

№ 6(71) июнь 2014 г.

### Бежецкий Верх 7 стр.

занимайся

спортом, из-



#### Дмитрий Соколов-Митрич

чень мнобегай излишеств, переходи дорогу только гим людям на зеленый свет. Все просто. Не получацеркви ется? Ну, тогда, может, и правда пора в чего-нибудь да не церковь. Но, как говорят политики, «без всяких предварительных условий». Не со хватает. Кому — современного русскосвоим планом действий, которому не хваго языка, кому тает лишь немножечко божественного вевежливых старушек, зения. а с чистым листом, и готовностью кому — скамеечек, принять все, что на нем будет написано как у католиков, а причем не твоей рукой.

кому — песен и плясок, как у протестантов. Мне тоже кое-чего в церкви не достает. Например, совместного молебна об избавлении от лишней собственности. Или об обретении сдерживающей дурные помыслы болезни. Интересно, много бы народу собралось?

Почему молитвы перед почитаемыми иконами обязательно должны решать какие-то наши проблемы? Здоровье, деньги, квартирный вопрос, семейное счастье. Почему почти никто не приходит в церковь попросить об избавлении от денег? Или о тяжких испытаниях? Или о лишении здоровья? Где золотые кре-

Церковь — это вообще не про счастье. Церковь — это пути Господни, которые неисповедимы. Чтобы уметь ими ходить, нужно смириться с тем, что не тебе решать, что для тебя зло, а что — благо. Ты же не идешь в поликлинику, как в кондитерскую — за пирожками и ром-бабами. Ты морально готов к тому, что тебе там могут прописать просто постельный режим, а могут — ампутацию конечности. Но нам даже в голову не приходит роптать на доктора, который сделает неприятную гастроскопию, а не массаж. Почему же мысль о том, что можно искренне молиться об обретении горя, а не счастья, («ты счастлив?»), я каждый раз впадаю в ступор. Для меня это слово стоит в ряду прочих понятий-пузырей, которые можно накачивать самыми разными смыслами, вплоть до противоположных. Демократия, общечеловеческие ценности, фашизм. гуманизм. чаяния народа. внутренняя гармония, простое человеческое счастье — все это иллюзорные символы, которыми люди морочат голову себе и другим. Нет никакого счастья — во всяком случае, если понимать его как совокупность определенных жизненных благ или даже психических состояний. Более того, именно маниакальное стремление быть счастливым — самый верный способ стать несчастным. Это примерно как убедить себя в том, что где-то там, не знаю где, существует совсем другой воздух и если найти это «не знаю где» и надышаться этим чудесным воздухом - тогда все станет на свои места. И вот человек мается от одной только мысли, что приходится всю жизнь дышать отвратительным кислородом.

Необходимость во что бы то ни стало быть счастливым — страшный бич чело-

## Будьте несчастны...

стики на цепочках, оставленные прихожанами в знак благодарности Богородице за вовремя произошедший несчастный случай. положившей конец разгульной и бессмысленной жизни? Где благодарственные молитвы за незаконное увольнения с давно опостылевшей работы? Ведь только после этого можно понять, чего ты действительно хочешь и полностью обновить свою жизнь? А где «спасибо» за сгоревший дом? Ведь если бы не этот пожар, ты бы никогда не узнал, как много вокруг тебя хороших лю-

дей, готовых всегда прийти на помощь, и чем они отличаются от тех, которые с тобой лишь в радости, но не в горе.

По-моему, это было бы очень похристиански. Хочешь квартиру, машину, красавца-мужа и поступления ребенка в лучший вуз страны? Это не к нам, это, пожалуйста, как-нибудь сами. Церковь — не поле чудес, где за правильно произнесенное «крэкс-пэкс-фэкс» решаются вопросы простого человеческого счастья. Нужны деньги? Много учись, много работай, много дерзай. Хочешь крепкой семьи? Береги честь смолоду, воздерживайся от грубых радостей, подавай достойный пример своим детям. Желаешь дольше сохранять здоровье



вызывает у нас, в лучшем случае, добродушный смех? Разве это не лучший способ избавиться от «окамененного нечувствия»? Одно дело наслаждаться высокой молитвенной поэтикой: «Сердце чисто созижди во мне, Боже, и дух прав обнови во утробе моей». И совсем другое — конкретизировать: «Лиши меня денег, имущества, здоровья, если это будет необходимо для моего исправления». Ну а как еще можно обновить дух и очистить сердце? Неужели наследством, оставленным внезапно объявившейся троюродной бабушкой из Канады?

Кстати, о счастье. Вы вообще понимаете, что это такое? Я как-то не очень. Когда мне задают этот идиотский вопрос

вечества, похуже голода. Голод хотя бы можно утолить. а стать счастливым невозможно, пока не откажешься от самого желания стать счастливым. Мы с раннего детства слышим это спово во всевозможных комбинациях и к совершеннолетию точно знаем, что именно в обретении счастья смысл нашей жизни. И это — страшная и зловреднейшая ложь, уже искалечившая миллиарды душ и биографий. Несчастье такое же нормальное состояние человека, как дождь, снег, ураган, лесной пожар или землетря-

сение — закономерные и естественные явления природы. Что было бы, если бы над землей все время светило солнце, а температура не опускалась ниже 25 градусов? Да высохло бы все на корню, и земля бы обезлюдела. А что станет с человеком, которому Господь пошлет в наказание возможность хотя бы год пожить той жизнью, которую он сам (человек) считает счастливой? Страшно подумать.

Вот я, например, человек несчастный. Нормальный такой, несчастный человек. И когда я прихожу в храм, я испытываю благодарность за это несчастье — маленькое, но свое. Чего и вам желаю.

- 1 июня. Неделя 7-я по Пасхе, святых отцов I Вселенского собора. Прп. Корнилия, чудотворца Комельского (1537). Блгв. вел. кн. Димитрия Донского (1389).
- 2 июня. Обретение мощей свт. Московского Алексия, всея России чудотворца (1431). Блгв. кн. Довмонта, во Святом Крещении Тимофея, Псковского (1299).
- 3 июня. Владимирской иконы Божией Матери). Равноапп. царя Константина (337) и матери его царицы Елены (327). Блгв. кн. Константина (Ярослава) (1129) и чад его Михаила



- и Феодора, Муромских чудотворцев. Прп. Кассиана грека, Угличского чудотворца (1504). Чтимые списки с Владимирской иконы Божией Матери: Псково-Печерская «Умиление» (1524), Заоникиевская (1588), Красногорская, или Черногорская (1603), Оранская (1634).
- **4 июня.** Мч. Василиска (ок. 308). Мч. Иоанна-Владимира, кн. Сербского (1015). Память II Вселенского Собора (381).
- 5 июня. Третье обретение главы Предтечи и Крестителя Господня Иоанна (служба переносится с 7 июня). Обретение мощей свт. Леонтия, еп. Ростовского (1164). Прп. Евфросинии, игумении Полоцкой (1173). Прп. Паисия Галичского (1460).
- 6 июня. Отдание праздника Вознесения Господня. Блж. Ксении Петербургской. Прп. Симеона столпника на Дивной горе (596). Прп. Никиты, столпника Переяславского (1186).
- 7 июня. Троицкая родительская суббота. Память совершаем всех от века усопших православных христиан, отец и братий наших. Свт. Иннокентия, архиеп. Херсонского (1857).
- 8 июня. Неделя 8-я по Пасхе. День Святой Троицы. Пятидесятница. Апп. от 70-ти Карпа и Алфея (I). Мч. Георгия Нового (1515). Обретение мощей прп. Макария Калязинского (1521).



9 июня. День Святого Духа. Обретение мощей прп. Нила Столобенского (1667). Прп. Ферапонта Белоезерского, Можайского (1426). Перенесение мощей свтт. Московских Киприана, Фотия и Ионы (1472). Прав. Иоанна Русского, исп. (1730). Тупичевской и Кипрской икон Божией Матери (переходящие празднования в День Святого Духа).

10 июня. Свт. Игнатия, еп. Ростовского (1288). Прп. Елены Дивеевской (1832). Никейской (304) и Чухломской (Галичской) (1350) икон Божией Матери.

11 июня. Прмц. Феодосии девы (730). Блж. Иоанна, Христа ради юродивого, Устюжского (1494). Свт. Луки исп., архиеп. Симферопольского (1961). Память I Вселенского Собора (325) Иконы Божией Матери, именуемой «Споручница грешных».



12 июня. Прп. Исаакия исп., игумена обители Далматской (383). Сщмч. Василия пресвитера (1942).

13 июня. Ап. от 70-ти Ерма (I). Мч. Ермия (II). Сщмч. Философа пресвитера и сыновей его мчч. Бориса и Николая (1918). Мч. Философа (III).

14 июня. Отдание праздника Пятидесятницы. Мчч. Иустина Философа. Прав. Иоанна Кронштадтского. Прп. Дионисия, игумена Глушицкого (1437). Прп. Агапита Печерского, врача безмездного, в Ближних пещерах (XI).

# KAAGNAAPL NA

- 15 июня. Неделя 1-я по Пятидесятнице, Всех святых. Свт. Никифора исп., патриарха Константинопольского (828). Обретение мощей прав. Иулиании, кн. Вяземской, Новоторжской (1819). Икон Божией Матери: «Умягчение злых сердец» и «Нерушимая Стена» и Киево-Братской. Заговенье на Петров пост (Петров мясопуст).
- 16 июня. Перенесение мощей блгв. царевича Димитрия из Углича в Москву (1606). Начало Петрова поста.
- 17 июня. Свт. Митрофана, патриарха Константинопольского (ок. 326). Прп. Мефодия, игумена Пешношского (1392).
- 18 июня. Перенесение мощей блгв. вел. кн. Игоря Черниговского и Киевского (1150). Блж. Константина, митр. Киевского и всея России (1159). Блгв. кн. Феодора Ярославича (брата св. Александра Невского), Новгородского (1233). Игоревской иконы Божией Матери (1147).
- 19 июня. Прп. Илариона Нового (845). Прп. Паисия Угличского (1504). Пименовской иконы Божией Матери.
  - 20 июня. Мч. Феодота Анкирского (303).

Прп. Варлаама Хутынского (1192). Собор Ивановских святых. Табынской, «Знамение» Курской-Коренной икон Божией Матери.

21 июня. Вмч. Феодора Стратилата (319). Свт. Феодора, еп. Суздальского (1023). Обретение мощей блгвв. кнн. Василия и Константина Ярославских (XIII). Ярославской (XIII) и Урюпинской (1821) икон Божией Матери.

22 июня. Неделя 2-я по Пятидесятнице, Всех святых, в земле Русской просиявших. Всех преподобных и богоносных отцов, во Святой Горе Афонской просиявших. Прп. Кирилла, игумена Белоезерского (1427). Прав. Алексия Московского.

23 июня. Обретение мощей свт. Василия, еп. Рязанского (1609). Собор Рязанских святых. Свт. Иоанна, митр. Тобольского (1715). Собор Сибирских святых. Прп. Силуана, схимника Печерского, в Дальних пещерах (XIII-XIV).

24 июня. Апостолов Варфоломея и Варнавы (I). Прп. Варнавы Ветлужского (1445). Перенесение мощей прп. Ефрема Новоторжского (1572). Иконы Божией Матери, именуемой «Достойно есть» («Милующая») (X).

25 июня. Прп. Онуфрия Великого (IV). Прп. Петра Афонского (734). Обретение мощей (1650) и второе прославление (1909) блгв. вел. кн. Анны Кашинской. Прп. Арсения Коневского (1447).



- 26 июня. Мц. Акилины (293). Прп. Александры Дивеевской (1789). Прпп. Андроника (1395) и Саввы (XV) Московских. Мц. Антонины (284-305).
- 27 июня. Блгв. кн. Мстислава, во Святом Крещении Георгия, Храброго, Новгородского (1180). Прп. Мефодия, игумена Пешношского (XIV). Собор Дивеевских святых.
- 28 июня. Свт. Ионы, митр. Московского и всея России, чудотворца (1461). Блж. Августина, еп. Иппонийского
- 29 июня. Неделя 3-я по Пятидесятнице. Прп. Тихона Луховского, Костромского чудотворца (1503). Перенесение мощей свт. Феофана. Затворника Вышенского (2002). Празднество в Вологде всем преподобным отцам Вологодским. Собор Новгородских святых. Собор Белорусских святых. Собор Псковских святых. Собор Санкт-Петербургских святых.
- 30 июня. Мчч. Мануила, Савела и Исмаила (362).

Под общей редакцией епископа Бежецкого и Весьегонского Филарета

Учредитель: Религиозная организация «Православный приход Спасо-кладбищенской церкви г. Бежецка»

Гл. редактор: протоиерей Ярослав Шведов (Шведов Я.И.) Редколлегия: А. Симонов. А. Юдин. Н. Белозерова

Газета зарегистрирована в Управлении Роскомнадзора по Тверской области. Свидетельство о регистрации СМИ ПИ № ТУ69-00077 от 08.07.2009

Адрес издателя и редакции: 171980, г. Бежецк, ул. Нечаева, 45 тел/факс: (48231)2-08-46 e-mail: bezheparhia@yandex.ru Наш сайт: www.bezheparhia.ru

Отпечатано в ОАО «Тверская областная типография» 170100, г.Тверь, пер. Студенческий, 28

Тираж 1000 экз Заказ №

Дата выхода номера в свет - 23.05.14

Время подписания номера в печать по графику и фактич. - 18.00 21.05.14